


Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

Sommaire

LA NOTION DE NATIONALITE EN ISLAM
(Approche globale)
Boujamaa belbesbes



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

LA NOTION DE NATIONALITE EN ISLAM ~
(Approche globale)

Boujamaa belbesbes™

Soulignons tout d’abord que la nationalité et la citoyenneté
sont deux termes génériques qui, non seulement soulévement des
difficultés linguistiques et conceptuelles notamment lorsque nous
passons d’une langue a une autre, mais aussi et surtout qui prétent a
une certaine confusion tan il est vrai que les auteurs sont loin d’étre
unanime quant a leurs significations. En effet, si les deux notions se
rencontrent dans la mesure ou elles renvoient toutes les deux a un lien
de rattachement d’une personne a un Etat avec toutes les
conséquences juridiques qui en découlent, il n’en demeure pas moins
vrai qu’elles sont loin de traduire sur le plan pratique la méme
dimension. Alors que la nationalité traduit le lien juridique et politique
entre une personne et un Etat, la citoyenneté représente la traduction
de ce lien de nationalite sur le plan pratique donc comportemental. En
fait, est ce que le fait d’avoir la nationalité d’un Etat veut dire que I’on
est vraiment citoyen ? Autrement dit, étre national veut-il dire étre
forcément citoyen ? Cette précision étant faite, dans le cadre de cet
article, il ne sera question que du concept de nationalité de facon
générale (1), et particuliérement dans la pensee islamique (11).



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

I) LE CONCEPT DE NATIONALITE :

A premiére vue, la notion de nationalité est, de par sa double
signification juridique et sociologique, une notion complexe. De plus,
entretenant des liens tres étroits avec la notion d’identité, la notion de
nationalité se révele en soi-méme discriminatoire, car dés lors qu’on
parle du national ¢’est pour le distinguer de 1’étranger lequel n’a pas le
méme statut juridique et, donc, ne peut prétendre aux mémes droits
que le national.

En effet, sociologiquement, la notion de nationalité exprime le
lien qui lie un individu a une nation. Celle-ci étant définie comme un
ensemble d’individus ayant une &me commune, dont la base peut étre
variable : race, langue, religion, histoire et méme intérét’.

Par contre, sur le plan juridique, la notion de nationalité se
définit comme étant le lien qui unit un individu a un Etat. Celui-ci,
représentant la forme moderne de 1’organisation du pouvoir, suppose
I’existence d’un territoire, d’un pouvoir politique et d’une population.
Or, celle-ci repose sur deux éléments essentiels, a savoir : un élément
matériel qui est I’individu ou le groupe d’individus, et un élément
psychologique ou affectif, c’est-a-dire les sentiments et les croyances.
C’est cette communauté de sentiments et de croyances qui est a
I’origine du phénoméene national®.

* communiqué lors de la journée d’étude organisée a la faculté des sciences juridiques
économiques et sociales, Université Hassan premier de Settat, le 23 avril 2009 sous le
théme : « gouvernance et notion de citoyenneté ».

** gnseignant chercheur a la Faculté des sciences juridiques économiques et sociales,
Université Hassan premier, Settat.

! Paul DECROUX : « manuel de droit et d’économie du Maroc, droit privé, tome 1, droit
international privé », éd. La Porte, Rabat, 1963, p. 13.

? Dictionnaire de la pensée politique, Hommes et Idées ; Nationalisme, Hatier, Paris 1989,
pp. 562 & 566.

4



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

C’est ainsi que les notions d’Etat et de Nation se rencontrent
sans pour autant se confondre ; alors que 1’Etat est une entité juridique
créée par les hommes, la nation est un fait psychosociologique, c’est-
a-dire la conscience des hommes animés par un « vouloir vivre
collectif », par un réve partagé dans le temps et ’espace’.

C’est dire, en effet, que de cette double référence a I’Etat et a la
Nation deécoule la complexité de la notion de nationalité.
Historiqguement, Etat et nation se sont interférés ; la nation peut étre
antéricure a I’Etat. Il en est ainsi de 1’unité allemande et italienne au
19°™ siécle ; ou bien elle est divisée en plusieurs Etats tel que
I’Allemagne depuis 1945 jusqu’a I’effondrement du mur de Berlin ;
ou bien encore plusieurs nations sont réunies dans un méme Etat,
I’empire Austro-Hongrois jusqu’en 1918 en est un exemple
significatif. Il reste cependant que ’antériorité de la Nation a 1’Etat est
une situation dangereuse dans la mesure ou elle pousse a 1’extrémisme
et a I’annexionnisme ; le cas du national-socialisme hitlérien et du
sionisme israélien constitue des illustrations édifiantes”.

Enfin, c’est la formulation, historiquement récente, de 1I’Etat-
Nation qui sera le fondement du concept de nationalité au sens
moderne du terme. Ainsi, comme le note Carré De Malberg, « L Etat
est la personnification juridique de la Nation, il exprime a la fois la
nature différente des deux phénomeénes et la nature du lien qui les
unit »°,

* BA MOHAMED Najib, « droit constitutionnel et institutions politiques », polycopié,
Facultés des sciences juridiques et sociales, Université Mohammed ben Abdellah, Fés,
année universitaire 1990- 1991 op.cit. p. 29.

* Ibid, pp. 29 et 30.

> Cité par BA MOHMED Najib :Op cit. p. 29.

5



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

En somme, le principe des nationalités qui s’est développé a
travers I’histoire européenne au 19°™ siécle, avec 1’idée nationale sur
laquelle il repose, fit son apparition avec la révolution francaise de
1789, en particulier dans « le contrat social » de ROUSSEAU selon
lequel « tout homme étant libre et maitre de lui-méme, nul ne peut,
sous quelques prétextes que ce soit, étre assujetti sans son accord », a
été depuis la fin de la deuxiéme guerre mondiale 1’un des motifs qui
ont animé les peuples colonises pour obtenir leur indépendance et leur
émancipation. Il se résume en une orientation destinée a garantir une
homogénéité de I’Etat s’il veut se voir assurer son indépendance
politique, support indispensable de son développement économique et
social®.

Ce principe des nationalités qui pose un idéal respectable et
généreux (droit des peuples a disposer d’eux-mémes), et préne un lien
étroit entre la Nation et I’Etat, a connu dans le monde arabo-
musulman une évolution particuliere liée aux données propres des
sociétés musulmanes. En effet, aussi bien la notion de I’Etat que celle
de la Nation, au sens moderne du terme, étaient inconnues du droit
musulman classique. Néanmoins, celui-ci connaissait bien des régles
régissant les rapports entre les musulmans et les non musulmans.
Ceux-ci bénéficiaient d’un statut qui différe selon les catégories
d’étrangers.

Au Maroc, le concept de nationalité a connu une évolution
originale en raison de 1’évolution propre de la société marocaine et de
ses relations avec les puissances étrangeres. En effet, si la nationalite
n’était pas réglementée au Maroc d’une maniere précise et moderne

S MOULAY R’CHID Abderrazak : « extrait du cours du droit international privé, 2°™
partie, titre 1*' : la nationalité », Licence 4°™ année, droit privé, Faculté des sciences
juridiques, économiques et sociales, Université Mohamed v, Rabat p. 4.

6



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

jusqu’a I’'indépendance du pays, il n’en demeure pas moins vrai que la
nationalité marocaine existait depuis longtemps. De surcroit, I’examen
des dispositions du code dont s’est doté le pays en 1958 et réeformeé en
2007 laisse bien apparaitre la consécration de la méme conception du
droit musulman classique. Il est donc intéressant de s’interroger
d’abord sur la nature et la spécificit¢ du concept de nationalité en
Islam d’autant plus que la notion a soulevé un débat doctrinal et
suscite aussi des difficultés conceptuelles .

Il) DE LA NATIONALITE MUSULMANE ?

«La frontiere entre les appartenances religieuses et
nationales est, en effet, pratiquement inexistante. Le méme
vocable, Roumi, désigne byzantins et syriens de rite grec,
qui se disent d’ailleurs toujours sujets du basileus ; le mot
«arménien » se rapporte a la fois a une église et a un
peuple, et quant un musulman parle de la « nation », al-
umma, ¢’est de la communauté des croyants qu’il s’agit. »’

La question de la conception islamique de la nationalité est
I’'une des plus difficiles qu’il nous soit donné de vivre dans la
civilisation arabo-musulmane en raison de I’'imprécision en langue
arabe des concepts utilisés ; Le concept de Umma utilisé couramment
ne correspond pas exactement a la notion francaise de nation dont
dérive le mot nationalité. De méme le concept de nationalité a soulevé
un debat doctrinal (A).

" Amin Maalouf : « les croisades vues par les arabes », éditions j’ai lu, Paris 1995, p 35.

7



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

Par ailleurs, les démarches suivies par les fugaha pour
distinguer entre le national et 1’étranger n’étaient pas les mémes que
celles employées actuellement par les juristes. La distinction faite par
le droit musulman classique entre le « dar al-harb » et le « dar al-
Islam » était le critéere fondamental qui permettait aux fugaha de
distinguer le national de 1’étranger et partant de savoir le droit qui leur
est applicable (B).

A) PROBLEMES ETYMOLOGIQUES ET CONCEPTUELS

Avant d’examiner 1’opinion des fugaha quant a 1’existence ou
non de la notion de nationalité en Islam (2°), il convient de relever
tout d’abord quelques difficultés linguistiques et conceptuelles tant il
est vrai que le terme « umma » couramment utilise en arabe pour
désigner la notion de nation, support de la nationalité, est source de
confusion (1°).

1°) LA UMMA : COMMUNAUTE DE FOI OU COMMUNAUTE
DE FAIT ?

L’un des concepts les plus complexes de la pensée arabo-
musulmane est celui de la Umma. Pour s’en convaincre, et comme
I’affirme Yadh Ben Achour « le meilleur moyen de s’y retrouver dans
le dédale de nos concepts est donc de revenir aux directives et indices
du langage. Ce dernier peut nous aider a retrouver les différentes
situations d’un concept. .. »°.

8 Y ADH Ben Achour: “Norms, foie, et loi en particulier dans 1’Islam”, éd. Céres, 1993, p.
35.

8



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

Quel est donc dans la langue arabe le vocable qui exprime cette
notion de nationalité, ¢’est-a-dire ce lien juridique et politique qui lie
un individu a un Etat ? Plusieurs mots viennent a I’esprit dont aucun
ne correspond exactement a la notion de nationalité au sens moderne
du terme. Il en est ainsi des termes wattaniya, gawmiya, sh’ubiya ou
enfin al-jinsiya qui est actuellement le plus convenu pour exprimer ce
lien de nationalité sans pour autant traduire le sens profond de ce
rapport.

En effet, si on cherche la racine du terme arabe « al-jinssiya »
que le langage arabe moderne s’est forgé pour désigner cette notion de
nationalité, on découvre que celui-ci dérive du mot « al-jins », qui
veut dire race, genre ou encore sexe, mot qui n’a rien de commun avec
la notion de nationalité®. De méme, le substantif « gawm » ne signifie
pas la nation. Il désigne plut6t un groupe ethnique restreint. Ainsi, le
clan est assimilé au terme nation’® ; Enfin le terme « wattaniya » (de
wattan, lieu natal) désigne plutbt le patriotisme. Mais ce concept
neutre au départ, a vu son sens s’¢élargir et étre investi d’une charge
affective pour désigner surtout le nationalisme®*.

C’est dire en effet toute ’ambiguité qu’il y a dans les termes de
la langue arabe pour désigner de maniére précise le concept de nation
et partant celui de nationalité. C’est qu’en effet, le terme
historiquement et couramment utilisé, celui de Umma, continue
d’animer les esprits des musulmans et créée ainsi des confusions
conceptuelles. Ainsi, le nationaliste arabe entend le mot Umma dans
un sens, l’islamiste dans un autre. « Cette ambiguité, souligne

® Jacques Cagne : «la genése du nationalism Marocain, contribution @ [’histoire de la
nation Marcaine a I’époque contemporaine (XIXe siecle-début du Xxe siecle) », thése pour
le doctorat des lettres, tome |, Université Jean Moulin, Lyon |11, pp. 498-499.

ibid, p. 499.

 Ibidem.



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

Mohamed Talbi, est souvent entretenue dans le discours politiqgue mais
c’est toujours au détriment de la précision de ’analyse et de la
perception de notre situation. Il y a un lien dialectique entre la
confusion sémantique et la confusion de pensée. L’une reflete
Iautre »*,

En fait, la difficulté provient du fait que le vocable Umma
inspire un sentiment profond d’unité dans la conscience des peuples
musulmans. Autrement dit, « il y a, en tout musulman, souligne Louis
Gardet, une prise de conscience au moins obscure de la vie et de la
haute valeur de cette communauté. Le musulman peut étre, pour son
compte personnel, fort ignorant, il peut étre aussi fort « évolué », voire
quelque peu sceptique a 1’égard de ses croyances religieuses
traditionnelles, le sentiment du lien qui ’unit a tout autre musulman,
et a tous les autres musulmans ensemble, n’en sera point pour autant
étouffé »*°,

La Umma dont la racine la plus probable est Umm « mére »,
garde en langue arabe des résonances qu’une langue européenne ne
saurait exprimer aisément. C’est, en effet, la communauté au sens a la
fois de peuple et de nation, c’est-a-dire ceux qui veulent «vivre
ensemble »'*. On parle également de Ummat al-nabi, c’est-a-dire la
communauté du Prophéte, entendons de Mohamed. C’est donc
« I’ensemble de ceux qui font profession d’Islam, qui prient « tournés
vers la gibla » (c’est-a-dire la direction de la Mecque), qui lisent et

2 Mohamed Talbi: “Kairouan et Malékism” étude d’orientalism Dédié a la memoir de
Lévi Provencal, Tom 1, ouvrage publié avec le concours du CNRS, Paris GP Maison neuve
et LAROSE- MCLM XIl, p.32.

B Louis Gardet: «la cité musulmane, vie sociale et politique »,
librairie philosophique J. Vrin, Paris1969, p. 193.

1% | ouis Gardet : « I’Islam, religion et communauté », éd. Desclée de Brouwer, 1967, p.
274,

3*M&d. Augmentée,

10



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

méditent le Coran, et entendent en observer les lois »™. Dans ce sens,
il est d’autre expression presque synonyme tel que al-jamd’a
«reunion », «assemblée », entendue comme «ensemble des
croyants » ( jamd'at al-mu ‘minin ), et communauté musulmane ( al-
jama’a al-islamiyya ). Cette expression de jamd’a connotera méme
une idée de fidélité a la tradition ; les docteurs hanbalites aimeront a
se recommander des « gens de la tradition et de la communauté (ahl
al-sunna wa al-jamd ’a) ». L’expression est d’ailleurs restée en usage
dans les écrits des réformistes contemporains.*

Par ailleurs, d’autres synonymes au terme Umma seront dar al-
islam (monde de I’Islam ou terre d’islam), par opposition a dar al-
harb (le monde de la guerre ou terre de guerre) qui refuse 1’Islam et se
distingue de dar al-sulh (le monde de la réconciliation), c’est-a-dire le
monde de ceux qui sont monothéistes sans étre musulmans, et avec
lesquels donc il est permis de signer un traité. Enfin, un autre
synonyme du terme Umma sera en ce sens dar al- ‘adl (le monde de la
justice) qui est le vrai monde de I’Islam, 1a ou régnent les droits de
Dieu et les droits des hommes, définis par le livre®.

Cependant, ces différentes expressions et synonymes du
vocable Umma ne sauront correspondre a la notion moderne de nation
sur laquelle repose le lien de la nationalite.

En effet, « La Umma, note Mohamed Talbi, est avant tout un
concept coranique. Elle y est définie comme unique, indivisible,
centrée sur la seigneurie et le service de Dieu. La trame n’en est ni
raciale, ni nationale, ni culturelle, ni sociale, ni patriotique, ni

> Louis Gardet : « I’Islam, religion et communauté », 0p. Cit. p 274
®idem. pp. 274-275.
" Ibidem.

11



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

politique, ni géographique. Sa trame est la priére continue, en rangs
serrés orientés vers un centre unique, signe de notre unité spirituelle,
la Kaaba érigée par Abraham »*® . La Umma a ainsi un sens précis
dans le Coran : « cette umma qui est la votre est une umma unique. Je
suis votre seigneur, adorez-moi donc »*°.

Il existe dans le Coran d’autres emplois de ce mot Umma qui a
de nombreuses acceptions et va méme jusqu’a s’appliquer aux bétes et
aux oiseaux : « Il n'’y a pas de bétes sur la terre; il n’y a pas
d’oiseaux volant de leurs ailes qui ne forment, comme vous, des
communautés- nous n’avons rien négligé dans le livre — lls seront
ensuite rassemblés vers leur seigneur »*°. C’est un concept qui vient
d’une racine commune a toutes les langues sémitiques ; ainsi on peut
lire dans le Coran : « Abraham a été une Umma, un homme docile a
Dieu, sincere, et il n’a pas été parmi les associteurs » (6, 120) et dans
la bible : « Dieu dit a Abraham : je ferai de toi une grande nation, je
te bénirai, je grandirai ton nom, sois bénédiction » (genese XIllI, 1-
2)4,

Ainsi, dans la Bible comme dans le Coran, la Umma est la
communauté du monothéisme qui provient d’Abraham. C’est le sens
de D’expression « Abraham était une Umma ». Abraham était une
communauté en lui-méme puisqu’il est le point de départ d’une
communauté dont les membres sont liés par le monothéisme. La
Umma, au sens coranique, est 1’extension de la Umma fondée par
Abraham. Cela veut dire que le Chinois musulman ou le Suédois ou

8 Mohamed Talbi, op. cit., p. 33.

9 e Coran, traduction de D. Masson, éd. Gallimard, 1967, T. I, sourate 21, verset 92, p
405. Voir également Mohamed Talbi, op. cit., p. 33.

20 Coran, sourate VI, verset 38, traduction de D. Masson, p. 155.

! Traduction d’André Chouraqui, cité par Mohamed Talbi, op. cit., p. 33.

12



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

I’Américain de méme que I’Indien, le Tunisien ou [I’Algérien
appartiennent tous a une seule Umma, d’ordre purement spirituel.

Cependant, si ’on se place sur le plan temporel, on constate
que les membres de cette Umma se répartissent en peuples nombreux
qui peuvent se battre et s’entre-tuer au gré des événements historiques.
Il n’y a aucune unité au sein de ce qu’on appelle I’Etat musulman ( al-
dawla al-islamiya ). Dés la mort du Prophete, des divergences
surgissent dans la sagifa des Bani sa’ida ou eurent lieu des
discussions trés vives entre Quoraichites et Médinois pour la
succession du Prophéte et ou le choix se porta finalement sur Abu
Bakr?.

C’est dire enfin que le concept de Umma est, au sens coranique,
d’essence purement spirituelle et le mot nation ne correspond donc pas
du tout au mot Umma qui se traduirait plutét en francais par
communauté.

Ainsi si I’on emploie le terme Umma pour désigner une entité
politique regroupant des gens qui appartiennent a des communautés
différentes, il faut lui adjoindre un qualificatif pour en préciser le sens
et sortir de I’ambiguité. Mais on I’utilise alors hors de son contexte
coranique, méme si ce dernier continue, consciemment ou non, a
conditionner nos esprits. En vidant le mot Umma de son sens spirituel,
nous le laicisons en quelque sorte. C’est le cas quand, pour parler en
arabe de 1’organisation des Nations Unies, on emploie le mot Umma
au pluriel ( al-umam al-muttahida ).

Cependant, cette sécularisation du terme est-elle vraiment
possible ? En réalit¢ I’ambiguité demeure et autorise toutes les

2 Mohamed Talbi, op. cit. p. 34.
13



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

manipulations politiques, comme pour les termes de djihad ou de
mujahid . L’obscurité et I’ambiguité aveuglent donc les instruments
d’analyse de notre réalité, qui sont imprécis des le départ. Les
questions de la langue, de la précision, de la rigueur dans I’expression,
font pour nous probléme, contrairement aux langues occidentales telle
que la langue francaise qui dispose de concepts stables, précis, ne
laissant place ni au doute, ni a I’empiétement mutuel. Il en est ainsi
des mots comme nation, peuple, population, communauté.

Cette précision étant faite, peut-on parler, en terre d’Islam, de
la nationalité au sens moderne du terme, c’est-a-dire, un lien juridique
entre I’individu et I’Etat ? C’est la question qui a souleve un débat
doctrinal qu’il convient d’aborder.

2°) LE DEBAT DOCTRINAL

La notion de nationalité, au sens moderne du terme, c¢’est-a-dire
I’appartenance juridique d’un individu a un Etat était inconnue du
droit musulman classique. Les fugaha se basaient plus sur la
distinction entre terre d’Islam « dar al-Islam » et terre de guerre « dar
al-harbe » pour distinguer le national de I’étranger (a).

Par ailleurs, la question de la nationalité musulmane unique
s’est posée au début du 20°™ siécle au Maroc dans Daffaire
Abdelhakim, ou les juridictions aussi bien francaises que marocaine
ont conclu a la négation d’une telle nationalité (b).

a) la négation de la nationalité en islam

% Mohamed Talbi, op. cit, pp. 34 et 35.
14



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

Parler de la nationalit¢ musulmane c’est parler en premier lieu
de I’Etat musulman. Or celui-ci est fondé en principe sur la religion et
non sur les critéres qui fondent 1’Etat moderne a savoir, le territoire, la
population et le pouvoir politique. Cette conception de 1’Etat moderne
et le lien qu’il entretient avec le citoyen ne peut s’appliquer a 1’Etat
musulman, lequel ne reconnait pas de frontieres nationales si bien que
les musulmans, la ou ils sont, constituent une seule communauté.
C’est la religion donc qui fonde, du point de vue islamique, la
communauté des croyants et la différence d’origine, de race, de sexe,
de langue ou de nationalité, au sens moderne du mot, n’a aucun effet

sur I’appartenance a 1’Etat musulman®”.

En effet, selon Mohamed Abdu, I'un des grands shaykhs
salafistes, « ...il n’y a aucune citation quant a la disparité¢ des nations
dans la chari’a islamique sauf en ce qui concerne les régles cultuelles
telles que celles relatives a la priére du voyageur ou la permission de
ne pas faire le ramadan par exemple ...la chari’a est unique et les
droits sont uniques pour tout le monde la ou ils se trouvent en terre
d’Islam ...quant a la nationalité, elle n’est pas connue des musulmans,
et elle n’a pas de régles qui leurs sont applicables ni au public ( al-
‘amma ) ni aux élites ( al-khassa ). La nationalité chez les nations
européennes ressemble a ce qu’on appelait chez les Arabes : assabiya
... ’Islam est venu et a aboli cette assabiya, il a fondé 1’égalité entre
les hommes au niveau des droits, et la filiation a perdu tous ses effets
au niveau des régles et des droits. La nationalité n’a aucune trace chez
les musulmans entiers. Le Prophéte a dit : « Dieu a chassé de chez
vous la assabiya de I’ignorance (ina Allaha adhaba ‘ankum ‘assabiyat
al-jahiliya) ». On rapporte aussi : « il n’y a pas parmi nous celui qui

"yl jeanll s WSyl gl L cpaluall e s Gaaldl G 81 sbaall 5 SDYI S daa] padall 2 2
L Hlai s €282 (a ¢1990 4 uiSuy) oaalall Ll A ga Y1 Akl
Louis Gardet, « la cité musulmane... », op. cit., p. 193 et S.

15



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

aurait prétendu a une assabiya (laysa mind man da’d ild ‘assabiya) ».
En somme, la différence est dans les catégories humaines (c’est-a-dire
les nationalités) tel que 1I’Arabe, I’Indien, le Romain, I’Egyptien, le
Tunisien, le Murrakuchi et tout ce qui n’a pas de rapport avec la
divergence des regles et des relations d’une maniere ou d’une autre.
Par contre, les droits des privileges qu’on appelle les capitulations,
n’ont point d’existence entre les gouvernements musulmans
entiers... ». Pour conclure: «c’est ce que consacre la chari’a
islamique selon tous les rites : il n’y a pas de nationalité en Islam et il

. 1 . . 2
n’y a pas de priviléges au niveau des droits entre musulmans. .. »*.

De cet extrait de la fatwa rendu par Mohamed abdu, rapporté par le
conseiller adjoint du président de la Cour de cassation égyptienne, le
docteur Abdelmun’im Ahmed Barakat, il ressort clairement que le
droit musulman classique ne connaissait pas la notion de nationalité
telle qu’elle est contenue dans les codes d’aujourd’hui.
L’appartenance a 1I’Etat musulman est fondée en principe sur le critére
de la foi qui unit tous les croyants qui représentent donc la nation
musulmane sans aucune distinction de territoire, de race, de langue ou
de religion.

Mohamed Rachid Rida avait la méme opinion que Mohamed
Abdu, et affirme que «I’Islam est une religion (din) et non une
nationalité (jinssiya), et il n’existe pas en Islam de notion de

nationalité telle qu’elle est connue aujourd’hui »*.

Ayaa 1322 Ol 9 8 684 o) 5 4 D "y pead) SLEY) la e DY) (5 S " cone dana B
283 -282 (= ¢l aa jall (i S g daa ariall ae xie 35541530 21527 = <1981 J 38 sall

¢ 3l 5441 sa «L;]L:ﬂ\ el "Ll et :uab) A ) daaa $283 L (Bl > m ol g Laa P’J"n 49926
2265123 = ¢ Jlall jla Al dakal) (U

16



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

Cependant, il faut souligner qu’il est scientifiquement impossible
d’appliquer le concept juridique moderne de nationalité aux opinions
des jurisconsultes musulmans, car une telle transposition du concept
conduirait a [D’affirmation que les non-musulmans dans I’Etat
musulman sont considérés comme des étrangers et non des nationaux
puisque seule la foi fonde I’Etat en Islam.

C’est pourquoi, s’agissant du statut juridique et constitutionnel des
non musulmans dans I’Etat islamique, certains chercheurs avancent
que DI’Islam est a la foi religion et nationalité, et que les non
musulmans résidant en terre d’Islam, que ce soit de fagon continue ou
temporaire, sont des étrangers.

Il en est ainsi du docteur Hamid Sultan selon lequel seuls les
musulmans constituent les véritables nationaux originaires de 1’Etat
musulman, car I’appartenance a la foi musulmane est le lien
fondamental qui lie le musulman a la Umma des musulmans. C’est un
lien & la fois religieux et social’’. De méme, le docteur Mustapha Al-
Rdfi’i affirme que la foi en Islam est le seul passeport « al-jawaz »
pour avoir la nationalité musulmane dans son sens précis®. 1l en est de
méme pour le Shaykh Ahmed Ibrahim qui affirme que «1’Islam est
consideré a la foi comme religion et nationalite. Et les musulmans ou
ils se trouvent sont des freres en foi et nationalité, sauf que les regles
de I’Islam temporaire ne sont pas applicables en dehors des terres
d’Islam »*°. Le docteur Mohamed Hamidu Allah soutient également
que « les musulmans ont préféré la religion comme fondement de la
nationalité et ont distingué entre les étrangers et les nationaux. Les
non musulmans de Dar Al-islam sont des étrangers, mais ne sont pas

pridl) de e 355223 220 -218 217 L "iaSluY) Ax il 8 el o gl HSaT el deai 2
284 <Gl g e A4S 1 2aal

285 -284 U ¢l g e AS s paiall e e 3 )5 " ) aldas 2SI ad ) Alueaa®

L) LBy 5 () il Aae a8 5 aall dlad) a5 50 A ApaDlaY) dxg il aSa" sas ) daa Fdd)?
285 U il g e (S 3 daa] ardall ae e 2 )51 ga o] 22 <1931 s

17



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

des ennemis. Ce sont des dhimmi (ahlu dhimma) ...et ils constituent
en Islam I’objet de recherche en matiere de droits internationaux, car
ils sont des minorités étrangéres »*.

En somme, cette conception de la nationalité en Islam conduit a la
négation de la citoyenneté des non musulmans par rapport a 1’Etat
islamique lequel ne peut étre fondé que par la communauté des
croyants musulmans. Or, a [’époque de [I’extension de 1’Etat
musulman des étrangers non musulmans se trouvaient en terre
d’Islam, et comme celui-Ci consacre le principe de la liberté de culte,
les fugaha ont conclu que les habitants de 1’Etat musulman étaient de
deux catégories : les musulmans et les dhimmi qui sont tous des
ressortissants de I’Etat musulman.

b) L’affaire Abdelhakim

Enfin, «sur le plan purement juridique, la nationalité
musulmane unique constituait, comme le souligne le professeur A.
Moulay Rchid, bien une réalit¢ effective, mais il n’y avait pas de
nationalité de droit ; I’intégration totale a la nationalit¢ musulmane
dépendait de I’Islam. On ne connaissait pas de naturalisation. »**.

En effet, c’est dans 1’affaire Abdelhakim que s’est posé, au
début du 20°™ siécle, le probléme de la sécularisation du droit de la
nationalité ou de la consécration d’une nationalité dont le seul critére
est la religion. Dans cette affaire dont les faits nous sont rapportés par
A.Moulay Rchid, la question fut tranchée en faveur de la conception
moderne de la nationalité ; « le 21 octobre 1902, le sieur Abdelhakim
de nationalité tunisienne, conseiller a la Cour du Maroc au moment ou

¥ Abderrazak Moulay Rchid: “La femme et la loi au Maroc” femme, Maghreb, collection
dirigée par Fatima Mernissi, 2°™edition, Le Fennec, 1993, p. 12.

18



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

il se rendait en Espagne par Tanger, chargé d’une mission de sa
Majesté, recevait un arrét pris par le Ministre plénipotentiaire de
France a Tanger I’expulsant définitivement du Maroc. Contre cette
décision, ce fut a la voie diplomatique que le sieur Abdelhakim fit
appel tout d’abord: recours au Ministre frangais des affaires
étrangeres, démarche personnelle du Ministre de la guerre marocain
El-Mnabhi, Cette voie n’a rien donné. Devant la juridiction, pour
justifier sa qualité de marocain, Abdelhkim soutenait que la seule loi
appliquée aux musulmans pour fixer leur nationalité était la loi du
Coran. Il n’est pas contestable estime Boeck, dans sa note sous le
tribunal civil de la Seine 2 mai 1905, qu’il existe une civilisation
musulmane et une loi indissolublement religieuse, politique et civile
applicable a tous pendant des siécles. La religion tenait lieu de
nationalité, la résidence valait domicile.*

« La décision, ajoute A.M.Rchid, posait le probléeme suivant :
est-il vrai de dire en 1905 qu’il n’y a pas de nationalité distincte de
I’Islam et ainsi, il serait permis aux musulmans frangais et notamment
aux tunisiens de changer au gré de leur caprice par changement de leur
résidence, et répudier ainsi la protection francaise ? Pour répondre a
cette question, le Tribunal civil de la Seine dit: « de petites patries
musulmanes se sont formées dans la grande, se désagrégeant de
I’unité musulmane. Le principe de nationalité distincte s’est dégage du
droit ancien coranique au point de vue juridictionnel, les musulmans
étrangers habitant la Tunisie...sont jugés en matiere civile et
commerciale par les tribunaux indigénes, mais ils n’en conservent pas
moins la marque de leur origine et au point de vue du droit public. La
loi coranique a disparu pour faire place a celle des droits des gens
europeéens... »33

%2 Ibid, pp. 14-15.
¥ Abderrazak Moulay Rchid, op. cit., p. 15.

19



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires.

Le projet de constitution de 1908, confirmant cette
jurisprudence, a abordé dans son article 12, la nationalité marocaine
en ces termes : « la qualité de marocain est attribuée a tous les sujets
de I’Etat chérifien, musulmans ou non... ». C’est également dans le
méme sens que furent les positions du tribunal de Marrakech du 29
février 1928, et de la Cour d’Appel de Rabat du 6 février 1951.%

Quoiqu’il en soit, le concept de nationalité en tant que lien
juridique et politique d’un une personne a un Etat ne souléve plus de
probléme puisqu’il est universellement admis et tous les pays y
compris les pays arabo-musulmans disposent d’un code de nationalité.

Qu’en est-il de la nationalité marocaine ? ce sera 1’objet de
notre procian article.

* Tribunal de Marrakech 29-02-1928, Penant 1928, tome Il, p. 142 : C. A. Rabat, 6-02-
1951, R. M. D. 1252, p. 268. Voir A. M. Rchid, op. cit. p. 15.

20



