
Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

2 

 

 

Sommaire 

 

 

LA NOTION DE NATIONALITE EN ISLAM  

(Approche globale) 

 Boujamâa belbesbes………………………………………………. 

 

 

 

03 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

3 

 

 

LA NOTION DE NATIONALITE EN ISLAM 
*
 

(Approche globale) 

           

Boujamâa belbesbes
**

 

          

 

 Soulignons tout d’abord que la nationalité et la citoyenneté 

sont deux termes génériques qui, non seulement soulèvement des 

difficultés linguistiques et conceptuelles notamment lorsque nous 

passons d’une langue à une autre, mais aussi et surtout qui prêtent à 

une certaine confusion tan il est vrai que les auteurs sont loin d’être 

unanime quant à leurs significations. En effet, si les deux notions se 

rencontrent dans la mesure où elles renvoient toutes les deux à un lien 

de rattachement d’une personne à un Etat avec toutes les 

conséquences juridiques qui en découlent, il n’en demeure pas moins 

vrai qu’elles sont loin de traduire sur le plan pratique la même 

dimension. Alors que la nationalité traduit le lien juridique et politique 

entre une personne et un Etat, la citoyenneté représente la traduction 

de ce lien de nationalité sur le plan pratique donc comportemental. En 

fait, est ce que le fait d’avoir la nationalité d’un Etat veut dire que l’on 

est vraiment citoyen ? Autrement dit, être national veut-il dire être 

forcément citoyen ? Cette précision étant faite, dans le cadre de cet 

article, il ne sera question que du concept de nationalité de façon 

générale (I), et particulièrement dans la pensée islamique (II). 

 

 

 

 

 

 



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

4 

 

I) LE CONCEPT DE NATIONALITE : 

  

A première vue, la notion de nationalité est, de par sa double 

signification juridique et sociologique, une notion complexe. De plus, 

entretenant des liens très étroits avec la notion d’identité, la notion de 

nationalité se révèle en soi-même discriminatoire, car dès lors qu’on 

parle du national c’est pour le distinguer de l’étranger lequel n’a pas le 

même statut juridique et, donc, ne peut prétendre aux mêmes droits 

que le national. 

  

En effet, sociologiquement, la notion de nationalité exprime le 

lien qui lie un individu à une nation. Celle-ci étant définie comme un 

ensemble d’individus ayant une âme commune, dont la base peut être 

variable : race, langue, religion, histoire et même intérêt
1
.   

 

Par contre, sur le plan juridique, la notion de nationalité se 

définit comme étant le lien qui unit un individu à un Etat. Celui-ci, 

représentant la forme moderne de l’organisation du pouvoir, suppose 

l’existence d’un territoire, d’un pouvoir politique et d’une population. 

Or, celle-ci repose sur deux éléments essentiels, à savoir : un élément 

matériel qui est l’individu ou le groupe d’individus, et un élément 

psychologique ou affectif, c’est-à-dire les sentiments et les croyances. 

C’est cette communauté de sentiments et de croyances qui est à 

l’origine du phénomène national
2
. 

                                                 
* communiqué lors de la journée d’étude organisée à la faculté des sciences juridiques 

économiques et sociales, Université Hassan premier de Settat, le 23 avril 2009 sous le 

thème : « gouvernance et notion de citoyenneté ». 

** enseignant chercheur à la Faculté des sciences juridiques économiques et sociales, 

Université Hassan premier, Settat. 
1
 Paul DECROUX : « manuel de droit et d’économie du Maroc, droit privé, tome II, droit 

international privé », éd. La Porte, Rabat, 1963, p. 13. 
2
 Dictionnaire de la pensée politique, Hommes et Idées ; Nationalisme, Hatier, Paris 1989, 

pp. 562 à 566. 



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

5 

 

 

C’est ainsi que les notions d’Etat et de Nation se rencontrent 

sans pour autant se confondre ; alors que l’Etat est une entité juridique 

créée par les hommes, la nation est un fait psychosociologique, c’est-

à-dire la conscience des hommes animés par un « vouloir vivre 

collectif », par un rêve partagé dans le temps et l’espace
3
.   

 

C’est dire, en effet, que de cette double référence à l’Etat et à la 

Nation découle la complexité de la notion de nationalité. 

Historiquement, Etat et nation se sont interférés ; la nation peut être 

antérieure à l’Etat. Il en est ainsi de l’unité allemande et italienne au 

19
ème

 siècle ; ou bien elle est divisée en plusieurs Etats tel que 

l’Allemagne depuis 1945 jusqu’à l’effondrement du mur de Berlin ; 

ou bien encore plusieurs nations sont réunies dans un même Etat, 

l’empire Austro-Hongrois jusqu’en 1918 en est un exemple 

significatif. Il reste cependant que l’antériorité de la Nation à l’Etat est 

une situation dangereuse dans la mesure où elle pousse à l’extrémisme 

et à l’annexionnisme ; le cas du national-socialisme hitlérien et du 

sionisme israélien constitue des illustrations édifiantes
4
. 

 

Enfin, c’est la formulation, historiquement récente, de l’Etat-

Nation qui sera le fondement du concept de nationalité au sens 

moderne du terme. Ainsi, comme le note Carré De Malberg, « L’Etat 

est la personnification juridique de la Nation, il exprime à la fois la 

nature différente des deux phénomènes et la nature du lien qui les 

unit »
5
. 

 

                                                 
3
 BA MOHAMED Najib, « droit constitutionnel et institutions politiques », polycopié, 

Facultés des sciences juridiques et sociales, Université Mohammed ben Abdellah, Fès, 

année universitaire 1990- 1991 op.cit. p. 29. 
4
 Ibid, pp. 29 et 30. 

5
 Cité par BA MOHMED Najib :Op cit. p. 29. 



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

6 

 

En somme, le principe des nationalités qui s’est développé à 

travers l’histoire européenne au 19
ème

 siècle, avec l’idée nationale sur 

laquelle il repose, fit son apparition avec la révolution française de 

1789, en particulier dans « le contrat social » de ROUSSEAU selon 

lequel « tout homme étant libre et maître de lui-même, nul ne peut, 

sous quelques prétextes que ce soit, être assujetti sans son accord », a 

été depuis la fin de la deuxième guerre mondiale l’un des motifs qui 

ont animé les peuples colonisés pour obtenir leur indépendance et leur 

émancipation. Il se résume en une orientation destinée à garantir une 

homogénéité de l’Etat s’il veut se voir assurer son indépendance 

politique, support indispensable de son développement économique et 

social
6
.  

 

Ce principe des nationalités qui pose un idéal respectable et 

généreux (droit des peuples à disposer d’eux-mêmes), et prône un lien 

étroit entre la Nation et l’Etat, a connu dans le monde arabo-

musulman une évolution particulière liée aux données propres des 

sociétés musulmanes. En effet, aussi bien la notion de l’Etat que celle 

de la Nation, au sens moderne du terme, étaient inconnues du droit 

musulman classique. Néanmoins, celui-ci connaissait bien des règles 

régissant les rapports entre les musulmans et les non musulmans. 

Ceux-ci bénéficiaient d’un statut qui diffère selon les catégories 

d’étrangers. 

 

Au Maroc, le concept de nationalité a connu une évolution 

originale en raison de l’évolution propre de la société marocaine et de 

ses relations avec les puissances étrangères. En effet, si la nationalité 

n’était pas réglementée au Maroc d’une manière précise et moderne 

                                                 
6
 MOULAY R’CHID Abderrazak : « extrait du cours du droit international privé, 2

ème
 

partie, titre 1
er

 : la nationalité », Licence 4
ème

 année, droit privé, Faculté des sciences 

juridiques, économiques et sociales, Université Mohamed v, Rabat p. 4. 



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

7 

 

jusqu’à l’indépendance du pays, il n’en demeure pas moins vrai que la 

nationalité marocaine existait depuis longtemps. De surcroît, l’examen 

des dispositions du code dont s’est doté le pays en 1958 et réformé en 

2007 laisse bien apparaître la consécration de la même conception du 

droit musulman classique. Il est donc intéressant de s’interroger 

d’abord sur la nature et la spécificité du concept de nationalité en 

Islam d’autant plus que la notion a soulevé un débat doctrinal et 

suscite aussi des difficultés conceptuelles . 

 

 

 

  

II) DE LA NATIONALITE MUSULMANE ? 

 

« La frontière entre les appartenances religieuses et 

nationales est, en effet, pratiquement inexistante. Le même 

vocable, Roumi, désigne byzantins et syriens de rite grec, 

qui se disent d’ailleurs toujours sujets du basileus ; le mot 

« arménien » se rapporte à la fois à une église et à un 

peuple, et quant un musulman parle de la « nation », al-

umma, c’est de la communauté des croyants qu’il s’agit. »
7
 

 

La question de la conception islamique de la nationalité est 

l’une des plus difficiles qu’il nous soit donné de vivre dans la 

civilisation arabo-musulmane en raison de l’imprécision en langue 

arabe des concepts utilisés ; Le concept de Umma utilisé couramment 

ne correspond pas exactement à la notion française de nation dont 

dérive le mot nationalité. De même le concept de nationalité a soulevé 

un débat doctrinal (A).  

 

                                                 
7
 Amin Maalouf : « les croisades vues par les arabes », éditions j’ai lu, Paris 1995, p 35. 



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

8 

 

Par ailleurs, les démarches suivies par les fuqaha pour 

distinguer entre le national et l’étranger n’étaient pas les mêmes que 

celles employées actuellement par les juristes. La distinction faite par 

le droit musulman classique entre le « dâr al-harb » et le « dâr al-

Islam » était le critère fondamental qui permettait aux fuqaha de 

distinguer le national de l’étranger et partant de savoir le droit qui leur 

est applicable (B). 

A)  PROBLEMES ETYMOLOGIQUES ET CONCEPTUELS 

 

Avant d’examiner l’opinion des fuqaha quant à l’existence ou 

non de la notion de nationalité en Islam (2°), il convient de relever 

tout d’abord quelques difficultés linguistiques et conceptuelles tant il 

est vrai que le terme « umma » couramment utilisé en arabe pour 

désigner la notion de nation, support de la nationalité, est source de 

confusion (1°). 

 

1°) LA UMMA : COMMUNAUTE DE FOI OU COMMUNAUTE 

DE FAIT ? 

 

L’un des concepts les plus complexes de la pensée arabo-

musulmane est celui de la Umma. Pour s’en convaincre, et comme 

l’affirme Yadh Ben Achour « le meilleur moyen de s’y retrouver dans 

le dédale de nos concepts est donc de revenir aux directives et indices 

du langage. Ce dernier peut nous aider à retrouver les différentes 

situations d’un concept… »
8
. 

 

                                                 
8
 YADH Ben Achour: “Norms, foie, et loi en particulier dans l’Islam”, éd. Cérès, 1993, p. 

35. 



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

9 

 

Quel est donc dans la langue arabe le vocable qui exprime cette 

notion de nationalité, c’est-à-dire ce lien juridique et politique qui lie 

un individu à un Etat ? Plusieurs mots viennent à l’esprit dont aucun 

ne correspond exactement à la notion de nationalité au sens moderne 

du terme. Il en est ainsi des termes wattaniya, qawmiya, sh’ubiya ou 

enfin al-jinsiya qui est actuellement le plus convenu pour exprimer ce 

lien de nationalité sans pour autant traduire le sens profond de ce 

rapport. 

 

En effet, si on cherche la racine du terme arabe « al-jinssiya » 

que le langage arabe moderne s’est forgé pour désigner cette notion de 

nationalité, on découvre que celui-ci dérive du mot « al-jins », qui 

veut dire race, genre ou encore sexe, mot qui n’a rien de commun avec 

la notion de nationalité
9
. De même, le substantif « qawm » ne signifie 

pas la nation. Il désigne plutôt un groupe ethnique restreint. Ainsi, le 

clan est assimilé au terme nation
10

 ; Enfin le terme « wattaniya » (de 

wattan, lieu natal) désigne plutôt le patriotisme. Mais ce concept 

neutre au départ, a vu son sens s’élargir et être investi d’une charge 

affective pour désigner surtout le nationalisme
11

. 

 

C’est dire en effet toute l’ambiguïté qu’il y a dans les termes de 

la langue arabe pour désigner de manière précise le concept de nation 

et partant celui de nationalité. C’est qu’en effet, le terme 

historiquement et couramment utilisé, celui de Umma, continue 

d’animer les esprits des musulmans et créée ainsi des confusions 

conceptuelles. Ainsi, le nationaliste arabe entend le mot Umma dans 

un sens, l’islamiste dans un autre. « Cette ambiguïté, souligne 

                                                 
9
 Jacques Cagne : « la genèse du nationalism Marocain, contribution à l’histoire de la 

nation Marcaine à l’époque contemporaine (XIXe siècle-début du Xxe siecle) », thèse pour 

le doctorat des lettres, tome I, Université Jean Moulin, Lyon III, pp. 498-499. 
10

 ibid, p. 499. 
11

 Ibidem. 



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

10 

 

Mohamed Talbi, est souvent entretenue dans le discours politique mais 

c’est toujours au détriment de la précision de l’analyse et de la 

perception de notre situation. Il y a un lien dialectique entre la 

confusion sémantique et la confusion de pensée. L’une reflète 

l’autre »
12

.  

 

En fait, la difficulté provient du fait que le vocable Umma 

inspire un sentiment profond d’unité dans la conscience des peuples 

musulmans. Autrement dit, « il y a, en tout musulman, souligne Louis 

Gardet, une prise de conscience au moins obscure de la vie et de la 

haute valeur de cette communauté. Le musulman peut être, pour son 

compte personnel, fort ignorant, il peut être aussi fort « évolué », voire 

quelque peu sceptique à l’égard de ses croyances religieuses 

traditionnelles, le sentiment du lien qui l’unit à tout autre musulman, 

et à tous les autres musulmans ensemble, n’en sera point pour autant 

étouffé »
13

. 

 

La Umma dont la racine la plus probable est Umm « mère », 

garde en langue arabe des résonances qu’une langue européenne ne 

saurait exprimer aisément. C’est, en effet, la communauté au sens à la 

fois de peuple et de nation, c’est-à-dire ceux qui veulent « vivre 

ensemble »
14

. On parle également de Ummat al-nabi, c’est-à-dire la 

communauté du Prophète, entendons de Mohamed. C’est donc 

« l’ensemble de ceux qui font profession d’Islam, qui prient « tournés 

vers la qibla » (c’est-à-dire la direction de la Mecque), qui lisent et 

                                                 
12

 Mohamed Talbi: “Kairouan et Malékism” étude d’orientalism Dédié à la memoir de 

Lévi Provencal, Tom 1, ouvrage publié avec le concours du CNRS, Paris GP Maison neuve 

et LAROSE- MCLM XII, p.32. 
13

 Louis Gardet : « la cité musulmane, vie sociale et politique », 3
ème

éd. Augmentée, 

librairie philosophique J. Vrin, Paris1969, p. 193. 
14

 Louis Gardet : « l’Islam, religion et communauté », éd. Desclée de Brouwer, 1967, p. 

274. 



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

11 

 

méditent le Coran, et entendent en observer les lois »
15

. Dans ce sens, 

il est d’autre expression presque synonyme tel que al-jamâ’a 

« réunion », « assemblée », entendue comme « ensemble des 

croyants » ( jamâ’at al-mu ‘minin ), et communauté musulmane ( al-

jamâ’a al-islâmiyya ). Cette expression de jamâ’a connotera même 

une idée de fidélité à la tradition ; les docteurs hanbalites aimeront à 

se recommander des « gens de la tradition et de la communauté (ahl 

al-sunna wa al-jamâ’a) ». L’expression est d’ailleurs restée en usage 

dans les écrits des réformistes contemporains.
16

 

 

Par ailleurs, d’autres synonymes au terme Umma seront dâr al-

islam (monde de l’Islam ou terre d’islam), par opposition à dâr al-

harb (le monde de la guerre ou terre de guerre) qui refuse l’Islam et se 

distingue de dâr al-sulh (le monde de la réconciliation), c’est-à-dire le 

monde de ceux qui sont monothéistes sans être musulmans, et avec 

lesquels donc il est permis de signer un traité. Enfin, un autre 

synonyme du terme Umma sera en ce sens dar al-‘adl (le monde de la 

justice) qui est le vrai monde de l’Islam, là où règnent les droits de 

Dieu et les droits des hommes, définis par le livre
17

. 

 

Cependant, ces différentes expressions et synonymes du 

vocable Umma ne sauront correspondre à la notion moderne de nation 

sur laquelle repose le lien de la nationalité.  

 

En effet, « La Umma, note Mohamed Talbi, est avant tout un 

concept coranique. Elle y est définie comme unique, indivisible, 

centrée sur la seigneurie et le service de Dieu. La trame n’en est ni 

raciale, ni nationale, ni culturelle, ni sociale, ni patriotique, ni 

                                                 
15

 Louis Gardet : « l’Islam, religion et communauté », op. cit. p 274  
16

 idem. pp. 274-275. 
17

 Ibidem. 



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

12 

 

politique, ni géographique. Sa trame est la prière continue, en rangs 

serrés orientés vers un centre unique, signe de notre unité spirituelle, 

la Kaaba érigée par Abraham »
18

 . La Umma a ainsi un sens précis 

dans le Coran : « cette umma qui est la vôtre est une umma unique. Je 

suis votre seigneur, adorez-moi donc »
19

. 

 

Il existe dans le Coran d’autres emplois de ce mot Umma qui a 

de nombreuses acceptions et va même jusqu’à s’appliquer aux bêtes et 

aux oiseaux : « Il n’y a pas de bêtes sur la terre ; il n’y a pas 

d’oiseaux volant de leurs ailes qui ne forment, comme vous, des 

communautés- nous n’avons rien négligé dans le livre – Ils seront 

ensuite rassemblés vers leur seigneur »
20

. C’est un concept qui vient 

d’une racine commune à toutes les langues sémitiques ; ainsi on peut 

lire dans le Coran : « Abraham a été une Umma, un homme docile à 

Dieu, sincère, et il n’a pas été parmi les associteurs » (6, 120) et dans 

la bible : « Dieu dit à Abraham : je ferai de toi une grande nation, je 

te bénirai, je grandirai ton nom, sois bénédiction » (genèse XII, 1-

2)
21

. 

 

Ainsi, dans la Bible comme dans le Coran, la Umma est la 

communauté du monothéisme qui provient d’Abraham. C’est le sens 

de l’expression « Abraham était une Umma ». Abraham était une 

communauté en lui-même puisqu’il est le point de départ d’une 

communauté dont les membres sont liés par le monothéisme. La 

Umma, au sens coranique, est l’extension de la Umma fondée par 

Abraham. Cela veut dire que le Chinois musulman ou le Suédois ou 

                                                 
18

 Mohamed Talbi, op. cit., p. 33. 
19

  Le Coran, traduction de D. Masson, éd. Gallimard, 1967, T. II, sourate 21, verset 92, p 

405. Voir également Mohamed Talbi, op. cit., p. 33. 
20

 Coran, sourate VI, verset 38, traduction de D. Masson, p. 155. 
21

 Traduction d’André Chouraqui, cité par Mohamed Talbi, op. cit., p. 33. 



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

13 

 

l’Américain de même que l’Indien, le Tunisien ou l’Algérien 

appartiennent tous à une seule Umma, d’ordre purement spirituel. 

 

Cependant, si l’on se place sur le plan temporel, on constate 

que les membres de cette Umma se répartissent en peuples nombreux 

qui peuvent se battre et s’entre-tuer au gré des événements historiques. 

Il n’y a aucune unité au sein de ce qu’on appelle l’Etat musulman ( al- 

dawla al-islâmiya ). Dés la mort du Prophète, des divergences 

surgissent dans la saqifa des Bani sa’ida où eurent lieu des 

discussions très vives entre Quoraichites et Médinois pour la 

succession du Prophète et où le choix se porta finalement sur Abu 

Bakr
22

. 

 

C’est dire enfin que le concept de Umma est, au sens coranique, 

d’essence purement spirituelle et le mot nation ne correspond donc pas 

du tout au mot Umma qui se traduirait plutôt en français par 

communauté.  

 

Ainsi si l’on emploie le terme Umma pour désigner une entité 

politique regroupant des gens qui appartiennent à des communautés 

différentes, il faut lui adjoindre un qualificatif pour en préciser le sens 

et sortir de l’ambiguïté. Mais on l’utilise alors hors de son contexte 

coranique, même si ce dernier continue, consciemment ou non, à 

conditionner nos esprits. En vidant le mot Umma de son sens spirituel, 

nous le laïcisons en quelque sorte. C’est le cas quand, pour parler en 

arabe de l’organisation des Nations Unies, on emploie le mot Umma 

au pluriel ( al-umam al-muttahida ).  

  

Cependant, cette sécularisation du terme est-elle vraiment 

possible ? En réalité l’ambiguïté demeure et autorise toutes les 

                                                 
22

 Mohamed Talbi, op. cit. p. 34. 



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

14 

 

manipulations politiques, comme pour les termes de djihâd ou de 

mujâhid 
23

. L’obscurité et l’ambiguïté aveuglent donc les instruments 

d’analyse de notre réalité, qui sont imprécis dès le départ. Les 

questions de la langue, de la précision, de la rigueur dans l’expression, 

font pour nous problème, contrairement aux langues occidentales telle 

que la langue française qui dispose de concepts stables, précis, ne 

laissant place ni au doute, ni à l’empiétement mutuel. Il en est ainsi 

des mots comme nation, peuple, population, communauté. 

 

Cette précision étant faite, peut-on parler, en terre d’Islam, de 

la nationalité au sens moderne du terme, c’est-à-dire, un lien juridique 

entre l’individu et l’Etat ?  C’est la question qui a soulevé un débat 

doctrinal qu’il convient d’aborder.  

2°) LE DEBAT DOCTRINAL  

La notion de nationalité, au sens moderne du terme, c’est-à-dire 

l’appartenance juridique d’un individu à un Etat était inconnue du 

droit musulman classique. Les fuqaha se basaient plus sur la 

distinction entre terre d’Islam « dâr al-Islam » et terre de guerre « dâr 

al-harbe » pour distinguer le national de l’étranger (a). 

 

Par ailleurs, la question de la nationalité musulmane unique 

s’est posée au début du 20
ème

 siècle au Maroc dans l’affaire 

Abdelhakim, où les juridictions aussi bien françaises que marocaine 

ont conclu à la négation d’une telle nationalité (b). 

 

 

a) la négation de la nationalité en islam  

                                                 
23

 Mohamed Talbi, op. cit, pp. 34 et 35. 



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

15 

 

Parler de la nationalité musulmane c’est parler en premier lieu 

de l’Etat musulman. Or celui-ci est fondé en principe sur la religion et 

non sur les critères qui fondent l’Etat moderne à savoir, le territoire, la 

population et le pouvoir politique. Cette conception de l’Etat moderne 

et le lien qu’il entretient avec le citoyen ne peut s’appliquer à l’Etat 

musulman, lequel ne reconnaît pas de frontières nationales si bien que 

les musulmans, là où ils sont, constituent une seule communauté. 

C’est la religion donc qui fonde, du point de vue islamique, la 

communauté des croyants et la différence d’origine, de race, de sexe, 

de langue ou de nationalité, au sens moderne du mot, n’a aucun effet 

sur l’appartenance à l’Etat musulman
24

. 

 

En effet, selon Mohamed Abdu, l’un des grands shaykhs 

salafistes, « …il n’y a aucune citation quant à la disparité des nations 

dans la chari’a islamique sauf en ce qui concerne les règles cultuelles 

telles que celles relatives à la prière du voyageur ou la permission de 

ne pas faire le ramadan par exemple …la chari’a est unique et les 

droits sont uniques pour tout le monde là où ils se trouvent en terre 

d’Islam …quant à la nationalité, elle n’est pas connue des musulmans, 

et elle n’a pas de règles qui leurs sont applicables ni au public ( al-

‘âmma ) ni aux élites ( al-khâssa ). La nationalité chez les nations 

européennes ressemble à ce qu’on appelait chez les Arabes : assabiya 

… l’Islam est venu et a aboli cette assabiya, il a fondé l’égalité entre 

les hommes au niveau des droits, et la filiation a perdu tous ses effets 

au niveau des règles et des droits. La nationalité n’a aucune trace chez 

les musulmans entiers. Le Prophète a dit : « Dieu a chassé de chez 

vous la assabiya de l’ignorance (ina Allaha adhaba ‘ankum ‘assabiyat 

al-jâhiliya) ». On rapporte aussi : « il n’y a pas parmi nous celui qui 

                                                 
24

والعصر الحديث" واة بين المسلمين وغير المسلمين في التاريخ الإسلام "الإسلام والمسا بركات:أحمد عبد المنعم  

   ؛ وينظر أيضا: 282، ص 0991الطبعة الأولى مؤسسة الشباب الجامعي الإسكندرية 

Louis Gardet, « la cité musulmane… », op. cit., p. 193 et S. 



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

16 

 

aurait prétendu à une assabiya (laysa minâ man da’â ilâ ‘assabiya) ». 

En somme, la différence est dans les catégories humaines (c’est-à-dire 

les nationalités) tel que l’Arabe, l’Indien, le Romain, l’Egyptien, le 

Tunisien, le Murrakuchi et tout ce qui n’a pas de rapport avec la 

divergence des règles et des relations d’une manière ou d’une autre.  

Par contre, les droits des privilèges qu’on appelle les capitulations, 

n’ont point d’existence entre les gouvernements musulmans 

entiers… ». Pour conclure : « c’est ce que consacre la chari’a 

islamique selon tous les rites : il n’y a pas de nationalité en Islam et il 

n’y a pas de privilèges au niveau des droits entre musulmans… »
25

. 

 

De cet extrait de la fatwa rendu par Mohamed abdu, rapporté par le 

conseiller adjoint du président de la Cour de cassation égyptienne, le 

docteur Abdelmun’im Ahmed Barakat, il ressort clairement que le 

droit musulman classique ne connaissait pas la notion de nationalité 

telle qu’elle est contenue dans les codes d’aujourd’hui. 

L’appartenance à l’Etat musulman est fondée en principe sur le critère 

de la foi qui unit tous les croyants qui représentent donc la nation 

musulmane sans aucune distinction de territoire, de race, de langue ou 

de religion. 

 

 Mohamed Rachid Rida avait la même opinion que Mohamed 

Abdu, et affirme que « l’Islam est une religion (din) et non une 

nationalité (jinssiya), et il n’existe pas en Islam de notion de 

nationalité telle qu’elle est connue aujourd’hui »
26

. 

 

                                                 
 

25
هجرية،  0222رمضان  9في  484فتوى رقم  4" ت. : " الفتاوي الإسلامية من دار الإفتاء المصريةمحمد عبده 

 .282 -282نفس المرجع السابق، ص  عبد المنعم أحمد بركات، ؛ ورد عند0221 -0221، ص 0980الموافق ل 

                                                                             . 
26

والجزء  440: "تفسير المنار" الجزء الثاني، ص محمد راشد رضى؛ 282، مرجع سابق، ص عبد المنعم أحمد بركات

   .224و 022الثالث، الطبعة الثانية، دار المنار، ص 



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

17 

 

Cependant, il faut souligner qu’il est scientifiquement impossible 

d’appliquer le concept juridique moderne de nationalité aux opinions 

des jurisconsultes musulmans, car une telle transposition du concept 

conduirait à l’affirmation que les non-musulmans dans l’Etat 

musulman sont considérés comme des étrangers et non des nationaux 

puisque seule la foi fonde l’Etat en Islam. 

C’est pourquoi, s’agissant du statut juridique et constitutionnel des 

non musulmans dans l’Etat islamique, certains chercheurs avancent 

que l’Islam est à la foi religion et nationalité, et que les non 

musulmans résidant en terre d’Islam, que ce soit de façon continue ou 

temporaire, sont des étrangers. 

 

Il en est ainsi du docteur Hâmid Sultân selon lequel seuls les 

musulmans constituent les véritables nationaux originaires de l’Etat 

musulman, car l’appartenance à la foi musulmane est le lien 

fondamental qui lie le musulman à la Umma des musulmans. C’est un 

lien à la fois religieux et social
27

. De même, le docteur Mustapha Al-

Râfi’i affirme que la foi en Islam est le seul passeport « al-jawaz » 

pour avoir la nationalité musulmane dans son sens précis
28

. Il en est de 

même pour le Shaykh Ahmed Ibrâhim qui affirme que « l’Islam est 

considéré à la foi comme religion et nationalité. Et les musulmans où 

ils se trouvent sont des frères en foi et nationalité, sauf que les règles 

de l’Islam temporaire ne sont pas applicables en dehors des terres 

d’Islam »
29

. Le docteur Mohamed Hamidu Allah soutient également 

que « les musulmans ont préféré la religion comme fondement de la 

nationalité et ont distingué entre les étrangers et les nationaux. Les 

non musulmans de Dâr Al-islam sont des étrangers, mais ne sont pas 

                                                 
 

27
ورد عند عبد المنعم  ،222 -221 -208 -201  ص : "أحكام القانون الدولي في الشريعة الإسلامية"أحمد سلطان 

  .284 أحمد بركة، مرجع سابق، ص
28

 .282 -284ورد عند عبد المنعم بركة، مرجع سابق، ص  "الإسلام نظام إنساني" مصطفى الرفيع: 
29

" مجلة القانون والاقتصاد، السنة "حكم الشريعة الإسلامية في الزواج مع اتحاد الدين واختلافه الشيخ أحمد إبراهيم:

 .282، مرجع سابق، ص بركات أحمد عند عبد المنعم، ورد 00، ص 0عدد  ،0920لى الأو



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

18 

 

des ennemis. Ce sont des dhimmi (ahlu dhimma) …et ils constituent 

en Islam l’objet de recherche en matière de droits internationaux, car 

ils sont des minorités étrangères »
30

. 

 

En somme, cette conception de la nationalité en Islam conduit à la 

négation de la citoyenneté des non musulmans par rapport à l’Etat 

islamique lequel ne peut être fondé que par la communauté des 

croyants musulmans. Or, à l’époque de l’extension de l’Etat 

musulman des étrangers non musulmans se trouvaient en terre 

d’Islam, et comme celui-ci consacre le principe de la liberté de culte, 

les fuqaha ont conclu que les habitants de l’Etat musulman étaient de 

deux catégories : les musulmans et les dhimmi qui sont tous des 

ressortissants de l’Etat musulman. 

b) L’affaire Abdelhakim  

Enfin, « sur le plan purement juridique, la nationalité 

musulmane unique constituait, comme le souligne le professeur A. 

Moulay Rchid, bien une réalité effective, mais il n’y avait pas de 

nationalité de droit ; l’intégration totale à la nationalité musulmane 

dépendait de l’Islam. On ne connaissait pas de naturalisation. »
31

. 

 

En effet, c’est dans l’affaire Abdelhakim que s’est posé, au 

début du 20
ème

 siècle, le problème de la sécularisation du droit de la 

nationalité ou de la consécration d’une nationalité dont le seul critère 

est la religion. Dans cette affaire dont les faits nous sont rapportés par 

A.Moulay Rchid, la  question fut tranchée en faveur de la conception 

moderne de la nationalité ; « le 21 octobre 1902, le sieur Abdelhakim 

de nationalité tunisienne, conseiller à la Cour du Maroc au moment où 

                                                 
30

 .282، نفس المرجع، ص بركات أحمد عبد المنعم 

 
31

 Abderrazak Moulay Rchid: “La femme et la loi au Maroc” femme, Maghreb, collection 

dirigée par Fatima Mernissi, 2
eme

edition, Le Fennec, 1993, p. 12. 



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

19 

 

il se rendait en Espagne par Tanger, chargé d’une mission de sa 

Majesté, recevait un arrêt pris par le Ministre plénipotentiaire de 

France à Tanger l’expulsant définitivement du Maroc. Contre cette 

décision, ce fut à la voie diplomatique que le sieur Abdelhakim fit 

appel tout d’abord : recours au Ministre français des affaires 

étrangères, démarche personnelle du Ministre de la guerre marocain 

El-Mnabhi, Cette voie n’a rien donné. Devant la juridiction, pour 

justifier sa qualité de marocain, Abdelhkim soutenait que la seule loi 

appliquée aux musulmans pour fixer leur nationalité était la loi du 

Coran. Il n’est pas contestable estime Boeck, dans sa note sous le 

tribunal civil de la Seine 2 mai 1905, qu’il existe une civilisation 

musulmane et une loi indissolublement religieuse, politique et civile 

applicable à tous pendant des siècles. La religion tenait lieu de 

nationalité, la résidence valait domicile.
32

 

 

« La décision, ajoute A.M.Rchid, posait le problème suivant : 

est-il vrai de dire en 1905 qu’il n’y a pas de nationalité distincte de 

l’Islam et ainsi, il serait permis aux musulmans français et notamment 

aux tunisiens de changer au gré de leur caprice par changement de leur 

résidence, et répudier ainsi la protection française ? Pour répondre à 

cette question, le Tribunal civil de la Seine dit : « de petites patries 

musulmanes se sont formées dans la grande, se désagrégeant de 

l’unité musulmane. Le principe de nationalité distincte s’est dégagé du 

droit ancien coranique au point de vue juridictionnel, les musulmans 

étrangers habitant la Tunisie…sont jugés en matière civile et 

commerciale par les tribunaux indigènes, mais ils n’en conservent pas 

moins la marque de leur origine et au point de vue du droit public. La 

loi coranique a disparu pour faire place à celle des droits des gens 

européens… »
33

. 

                                                 
32

 Ibid, pp. 14-15. 
33

 Abderrazak Moulay Rchid, op. cit., p. 15.  



Code de la famille 20 ans de mise en application : les déséquilibres et les réformes nécessaires. 

 

20 

 

Le projet de constitution de 1908, confirmant cette 

jurisprudence, a abordé dans son article 12, la nationalité marocaine 

en ces termes : « la qualité de marocain est attribuée à tous les sujets 

de l’Etat chérifien, musulmans ou non… ». C’est également dans le 

même sens que furent les positions du tribunal de Marrakech du 29 

février 1928, et de la Cour d’Appel de Rabat du 6 février 1951.
34

 

Quoiqu’il en soit, le concept de nationalité en tant que lien 

juridique et politique d’un une personne à un Etat ne soulève plus de 

problème puisqu’il est universellement admis et tous les pays y 

compris les pays arabo-musulmans disposent d’un code de nationalité. 

Qu’en est-il de la nationalité marocaine ? ce sera l’objet de 

notre procian article. 

 
 

                                                 
34

 Tribunal de Marrakech 29-02-1928, Penant 1928, tome II, p. 142 ; C. A. Rabat, 6-02-

1951, R. M. D. 1252, p. 268. Voir A. M. Rchid, op. cit. p. 15. 


